DOUGLAS HARDING

JE BENT
AL WAT
JE ZOEKT

N,



© 2023 Douglas Harding

© 2026 Nederlandse uitgave uitgeverij Samsara,
Amsterdam

Oorspronkelijke titel On Being God

Voor het eerst verschenen bij The Shollond Trust,
Groot-Brittannié

Vertaald door Han van den Boogaard

Vormgeving omslag en binnenwerk: Erik Thé,
erikthedesign.com

ISBN 978 94 93394 66 7
NUR 728

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd
zonder uitdrukkelijke en schriftelijke toestemming
van uitgeverij Samsara, Amsterdam.

www.samsarabooks.com



O oy DU AN W N m

T~ - =
ol oo A& 0 B O

Inhoud

Voorwoord ............... 9
Proloog.................. 19
Hoofdloosheid .......... 27
Onbegrensdheid ........ 31
Onsterfelijkheid ......... 35
De spiegel ............... 39
De twee soorten ......... 43
Helder in het hoofd ..... 47
Onthechting ............ 51
Verbazing ............... 55
Zicht .................... 59
Betekenis ................ 63
Volmaaktheid ........... 67
Volmaaktheid ........... 71
Hetgewone ............. 75
Geen hersenen .......... 79
Geen lichaam............ 83
Het onbezielde .......... 87
Dwaasheid .............. 91



19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42

Asymmetrie ............. 99

Nietsdoen .............. 103
Dehemel ............... 107
Hetuniversum ......... 115
Advertenties............ 119
Subjectiviteit ........... 123
Hetgezicht ............. 127
Handen.................. 131
Liefde................... 135
Wat gezien wordt........ 139
Centraliteit ............. 143
Opvoeding ............. 147
Het nieuwe ............. 151
Allesheid ............... 155
Schepping .............. 159
Tevredenheid ........... 163
Leegte .................. 167
Meningen ............... 171
Aanwezigheid .......... 175
Thuis ......cooiiiiiat. 179
Vrijheid ................ 183
Alleenheid.............. 187
Paradox................. 191



43
44
45
46
47
48
49
50

51

Alwetendheid ..........
Almachtigheid .........
Alomaanwezigheid ... ..
Onderscheid ...........
Verlichting .............
Vergoddelijking ........
Spirituele oefeningen ..
Het denken stoppen.....
Zelfvertrouwen.........
Epiloog ............. ...
Nawoord bij de

Nederlandse vertaling ..






Voorwoord

Toen Douglas Harding in 1968 The Face Game
schreef, bewerkte hij de inhoud van Je bent al
wat je zoekt, een onuitgegeven werk van onge-
veer vijftig korte hoofdstukjes dat hij een
paar jaar eerder geschreven had. Op schitte-
rende wijze zette Harding Je bent al wat je
zoekt om in The Face Game, een boek dat de
transactionele analyse op een hoger plan zet-
te, voorbij de psychologie op het niveau van
de Verlichting. Maar de oorspronkelijke
hoofdstukjes van Je bent al wat je zoekt zaten
gelukkig nog in Hardings archief toen hij
overleed, want ze bezitten een toon en een
boodschap die anders zijn dan de vorm die
ze hebben aangenomen in The Face Game. Je
bent al wat je zoekt staat op zichzelf als krach-
tige, inspirerende tekst.

In Je bent al wat je zoekt zijn verschillende
invloeden, verschillende spirituele tradities,
terug te vinden.



The Hierarchy of Heaven and Earth, Hardings
meest uitgebreide boek, zij het niet zijn be-
kendste, werd uitgegeven in 1952. Alles wat
Harding daarna schreef, was op de een of
andere manier geinspireerd op dat magnum
opus. Zoals hij altijd zei: ‘Het staat allemaal
in The Hierarchy’. Maar in de late jaren vijftig,
zo'n zes jaar nadat hij The Hierarchy had vol-
tooid, ontdekte Harding zen aan de hand van
de geschriften van DT. Suzuki en anderen.
Hardings bekendste boek, De hoofdloze weg,
verbond hoofdloosheid met zen en werd in
1961 uitgegeven door de Buddhist Society.
Vlak na De hoofdloze weg schreef Harding Zen
Experience, waarin hij opnieuw hoofdloos-
heid verbond met zen. De stijl van die beide
boeken is anders dan die in het complexere en
meer filosofisch ingestelde Hierarchy. Ze zijn
doordrenkt van de alledaagse rechtstreeks-
heid en eenvoud van zen, van de ontdekking
en uitdrukking van onze ‘ware natuur’ in het
gewone leven. Het was in diezelfde periode
dat Harding ook God zijn schreef. Maar dat
boek is anders. In dat boek noemt Harding

10



zen maar één keer. In plaats daarvan zijn de
beelden en de taal, zoals de titel aangeeft, af-
komstig uit het christendom, het geloof van
Hardings jeugd. Na een uitstapje naar het
Oosten (ogenschijnlijk, door Suzuki te lezen)
was Harding als het ware teruggekeerd naar
het Westen en had hij zijn inzicht in en en-
thousiasme voor zen gedeeld —in De hoofd-
loze weg en Zen Experience. Maar nu zette
Harding, in God zijn, zen aan de kant en keer-
de hij terug naar zijn christelijke oorsprong.
Niettemin is iedere bladzijde doordrenkt
van de kern van zen—van de onbevreesd-
heid, de beknoptheid, de alledaagsheid, zelfs
de humor ervan. In de ware geest van zen
behield Harding de geest van zen, maar liet
hij de vorm los.

Harding was heel goed ingevoerd in zijn
christelijke achtergrond en was er ook trots
op. Hij was zo eigen met de levens en werken
van de grote middeleeuwse Europese mysti-
ci, dat het leek alsof hij ze persoonlijk kende.
In God zijn noemt Harding ze weliswaar niet
bij naam, maar ze zijn wel degelijk op de

1



achtergrond aanwezig. Hardings stoutmoe-
dige bewering dat hij God niet als Harding
maar als God Zelf ziet, doet denken aan Mees-
ter Eckharts ‘het oog waarmee ik God zie is
hetzelfde oog waarmee God mij ziet), of aan
een uitspraak van de Heilige Catharina van
Genua: ‘Mijn Mij is God, noch erken ik enig
ander Mij dan mijn God Zelf'. Die grote mys-
tici waren zo dapper om de werkelijkheid
van hun goddelijkheid te verkondigen en
daarmee het risico te lopen van blasfemie te
worden beschuldigd. Harding voelde zich
met hen verwant. Sterker nog, hij zag dat hij
één met hen was omdat hij bewust leefde
vanuit dezelfde ondeelbare, oneindig crea-
tieve Bron. Harding liep natuurlijk geen ge-
vaar om tot de brandstapel veroordeeld te
worden omdat hij zei dat hij God was. Hij wist
echter wel dat hij gelovigen van de oude stem-
pel zou schokken. Maar dat maakte Harding
niet uit. Hij genoot van zijn rol als rebel. God
zijn is ondeugend en oneerbiedig. (Daarin is
het ook weer zen-achtig). Harding was zich
ervan bewust dat hij met open vizier, zonder

12



vizier, degenen om hem heen uitdaagde die
gehecht waren aan de vorm van hun religie.
Naast zen en het christendom is er in dit
boek een derde spirituele traditie op de ach-
tergrond aanwezig, nog een gemeenschap
van waarheidszeggers in wier gezelschap
Harding zich thuisvoelde. De Upanishads, de
grote heilige geschriften van Noord-India,
werden ongeveer drieduizend jaar geleden
samengesteld. Ze bezingen het Alleen —als
het Alleen —en hanteren daarbij de taal van
de Eerste Persoon. De Avadhuta Gita geeft te
kennen: Tk alleen ben, eeuwig vrijvaniedere
smet. De wereld bestaat als een luchtspiege-
ling in mij. Voor wie zal ik buigen?’ En de
Kaivalya Upanishad verkondigt: ‘Ik ben in allen,
allen zijn in Mij." In Je bent al wat je zoekt zingt
Harding eveneens als het Alleen en hanteert
hij de taal van de Eerste Persoon—een taal
waarin hij af en toe extatisch wordt: ‘Ik lach
me helemaal kapot. Dat is wat het is om God
Almachtig te zijn —die kreet van genot, dat
naar adem snakkende ongeloof, dat trillende
ontzag, die bodemloze onwetendheid die de

13



hoogste kennis vertegenwoordigt. Mijn God,
hoe deed ik Dat nou?’ Harding is zich ervan
bewust dat zijn vreugde — verbijsterend feit! —
niet van hemzelf-als-Harding is, maar van Hem-
zelf als God. Zijn vreugde is Gods eigen vreugde
om Zijn eigen Zijn, de ‘overgankelijke vreugde’
van Zijn eigen ontstaan. Jij als God hebt het
‘onmogelijke maar ware’ kunststukje uitge-
haald om jezelf aan je eigen veters uit de diep-
ste, donkerste nacht van niet-zijn tevoorschijn
te trekken. De grootste tovertruc ooit! God
zijn is een gita, een lied van aanbidding en lof
voor de Ene, door de Ene—een moderne
Upanishad.

Maar belangrijker dan de religieuze tradi-
ties waar Harding door geinspireerd werd,
was een principe waar Harding altijd op ver-
trouwde als hij de vraag ‘Wat ben ik?’ beant-
woordde (het principe dat de kern vormt van
The Hierarchy of Heaven and Earth): Ik ben de
enige en definitieve autoriteit als het gaat om
weten hoe het is om mij te zijn. Alleen Ik ben waar
Ik ben, dus ben alleen Ik in de positie om te zeggen
hoe het hier is. Harding beschreef elk van de

14



hoofdstukjes in God zijn als ‘een oefening in
radicaal zelfonderzoek’. In de vroege jaren
zeventig ontwikkelde Harding zijn experi-
menten: bewustzijnsoefeningen die de aan-
dacht naar je centrale identiteit leiden. Ze
worden experimenten genoemd omdat ze een
hypothese onderzoeken —Harding was even-
zeer wetenschapper als mysticus —de hypo-
these dat wat je voor jezelf bent op nul meter
afstand het absolute tegendeel is van wat je voor
anderen bent, vanaf welke afstand ze je ook ob-
serveren. Hardings experimenten zijn immens
belangrijk omdat ze de ervaring van onze cen-
trale werkelijkheid naar believen toegankelijk
maken. Ze katapulteren ons van slechts vaag
en weifelend nadenken of praten over het
Zelf naar een helder en twijfelloos zien van
het Zelf. Daardoor stellen ze iedereen die dat
graag wil, in staat om bewust als het Zelf te
leven. Omdat ze de weg naar het leven van
God-zien blootleggen, zoals de grote middel-
eeuwer Ruysbroeck (een favoriet van Harding)
het beschreef, maken ze het mogelijk om je
leven te leven in het bewustzijn dat je God bent

15



die jouw leven leeft! Dat is nog eens een uit-
nodiging om op avontuur te gaan! Deze hoofd-
stukjes zijn de voorlopers van die experimen-
ten. Elk ervan is een moderne aanwijzing,
een meditatie — een meditatie die twee kanten
op gaat—die je uitnodigt om te kijken—te
kijken om te zien of je God bent.

Er is geen beter moment dan nu om het
Zalige Visioen te aanschouwen, het besef dat
je de zelfscheppende Ene-die-Alleen-Is bent!
—de hoofdloze God die, nu op dit moment,
deze woorden leest.

Richard Lang

16



Aan de lezer

Dit boek vereist alle moed en oprechtheid
van de lezer. Het dringt erop aan dat hij*
helemaal opnieuw begint, alle ideeén loslaat
over wat hij zou behoren te zijn en een frisse
blik op zichzelf werpt om te zien wat hij in
werkelijkheid is. Als hij dat durft te doen,
worden hem een verbijsterende ontdekking
en een immense beloning in het vooruit-
zicht gesteld. De ontdekking is niet slechts
dat hij niet is wat hij dacht te zijn, maar in
alle opzichten het tegenovergestelde daar-
van. En de beloning is niet slechts geluk,
maar onvergankelijke vreugde.

Elk van de eenenvijftig korte hoofdstuk-
jes is een oefening in radicaal zelfonderzoek
die tot niets anders leidt dan Vergoddelij-
king.

* Indeze vertaling wordt stelselmatig het woord ‘hij’ aangehouden waar in deze

tijd het woord hij/zij/het eigenlijk beter zou passen - vert.

17






Proloog

Wie ben 1k?

In de naam van religie worden de mens im-
mense beloften gedaan — beloften die op zijn
minst ongefundeerd zijn. Neem het onver-
mijdelijke feit van de dood. Waarom zou de
mens — inclusief baby’s van een dag oud en
de grootste imbecielen— onsterfelijk zijn,
terwijl de hogere apen, varkens, vlooien en
bloemen sterfelijk zijn? Of neem de kwestie
van de vrije wil. Is het ook maar iets meer dan
wensdenken om te veronderstellen dat de
mens, als enige onder alle schepselen, zich
ooit los zou kunnen maken van zijn erfelijke
aanlegen omgeving en op die manier in staat
zou kunnen zijn tot een werkelijk onafhan-
kelijke, spontane daad?

Al dat soort beweringen ten aanzien van
de mens komen neer op de bewering dat hij

19



niet is wat hij lijkt te zijn — niet meer dan een
mens — maar wat hij niet lijkt te zijn —een
superman of god. De doctrine is dat hij op de
een of andere manier te vergelijken is met
God, of God bevat, of een zoon van God is,
of zelfs God Zelf is die incognito rondreist.
De vermomming is in ieder geval grondig.
Je hoeft niet de moeite te nemen om zijn em-
bryo of skelet of zijn hersenen te vergelijken
met die van een aap of een kikker om te kun-
nen zien dat zijn zogenaamde vergoddelij-
king niet klopt. Eén blik op hem volstaat.
Ziet een mens eruit als de Schepper van het
universum? Gedraagt hij zich zoals Hij ver-
ondersteld wordt zich te gedragen, of voelt
hij zich zoals Hij verondersteld wordt zich te
voelen? Is hij groot genoeg, sterk genoeg,
blijvend genoeg, geleerd genoeg, wijs genoeg,
vrij genoeg, onafhankelijk genoeg, kalm ge-
noeg, om door te gaan voor zelfs maar een
minder belangrijke god zonder anderen aan
het lachen te maken?

Nee, laten we het onder ogen zien: de mens
is mens. Hij is precies wat hij overduidelijk is:

20



klein, plaatselijk, sterfelijk, voorgeprogram-
meerd, zwak, onrustig, instabiel, kortom:
precies het tegenovergestelde van iedere
God die die titel verdient. Het is werkelijk
verbazingwekkend dat ze ooit met elkaar
verward zijn geraakt. Wat anders dan esca-
pisme, een schijnvertoning van de hoogste
orde, kan verantwoordelijk zijn voor zo’n
mate van blindheid voor zichtbare feiten?
Omdat die verwarring van goddelijkheid
en menselijkheid vanaf de vroegste tijden tot
aan vandaag zoveel van onze religieuze erva-
ring heeft besmet, dient er een frisse start te
worden gemaakt. Het is nodig om opnieuw
te beginnen, met een ontsmette en open
geest die vastbesloten is om niet meer af te
gaan op welke traditie, heilige tekst, leraar of
vooropgezette mening dan ook, maar in
plaats daarvan de feiten precies zoals ze zijn
onder ogen te zien, ongeacht hoe vreemd die
er ook uit mogen zien. Als alle stemmen ver-
stomd zijn, spreken de feiten voor zichzelf.
Watisware Verlichting anders dan slechts
dat onder ogen zien van de feiten, in alle

21



eerlijkheid en eenvoud? Het is afgaan op wat
je duidelijk zelf ziet, en niet langer op wat je
verteld wordt of je je voorstelt. Het is de
moed bezitten om de wereld in te passen in
wat je waarneemt, in plaats van je waarne-
mingen in te passen in de wereld. Het neemt
alles wat zich aandientvolkomen serieus, zonder
er op welke manier dan ook over te oordelen
of het te willen verbeteren.

Dat verschilt nogal wat van die andere,
misschien wel vertrouwdere definitie van
Verlichting als het totale besef dat je (in tegen-
stelling tot iedere schijn) niets minder bent
dan Boeddha, of Brahman, of de Absolute
Geest, of het Geheel, of God Zelf —de Ene
Werkelijkheid, Die op zichzelf staat en geen
tweede kent.

Oppervlakkig gezien spreken die twee
definities van Verlichting elkaar volkomen
tegen. Het lijkt alsof ik moet kiezen tussen
de eerste (die zegt dat ik eerlijk moet zijn) en
de tweede (die zegt dat ik God moet zijn), en
dat ze onmogelijk samen kunnen gaan. Want
als ik ze allebei tegelijkertijd voor waar zou

22



aannemen, zou dat alleen maar kunnen bete-
kenen dat ik God zie als ik eerlijk naar mezelf
kijk —wat natuurlijk absurd is.

Maar is dat ontegenzeglijk absurd? Het is
ten slotte voorstelbaar dat mijn mens-zijn en
niet mijn goddelijkheid een illusie is. In dat
geval zou ik in staat moeten zijn om duide-
lijk te zien Wie ik ben: ik zou er dan uit moe-
ten zien als God en totaal niet als een mens,
want God en de mens zijn tegenpolen, en het
valt niet te verwachten dat Hij er als iemand
anders dan Zichzelf uitziet. Het is ook on-
waarschijnlijk dat hij door een mist naar
Zichzelf zit te turen, of Zijn eigen aard met
moeite weet te achterhalen, en als ik niemand
anders dan Hem ben, dan zou onbevooroor-
deeld onderzoek dat feit onmiddellijk aan
het licht moeten brengen, zonder moeite en
volkomen helder; en het zou eveneens aan
het licht moeten brengen dat ik in alle op-
zichten het tegenovergestelde van menselijk
ben.

Wat laat mijn zelfonderzoek nu in feite
zien: God of mens? Als ik alles afwijs wat

23



ik van horen zeggen heb en zelf durf te kijken,
alsof ik dat voor het eerst doe, waar kom ik
dan achter? Dat God en de mens zo volkomen
onverenigbaar zijn, zo volkomen verschillend,
dat ik ze niet allebei kan zijn. Welke van de
twee ben ik dan?

In ieder onderdeel van het onderzoek dat
volgt, heb ik een aspect van mezelf onder
handen genomen door wat ik zie dat ik ben
te vergelijken met wat ik zie dat anderen zijn.
Om een zo helder mogelijk onderscheid te
helpen maken tussen ‘de twee Soorten’
tussen God aan de ene kant en de mens aan
de andere, staan de persoonlijke en bezitte-
lijke voornaamwoorden die bij God horen
— Hij, Hem, Mij, Mijn, Mezelf, enzovoorts —in
hoofdletters en horen ze in geen enkel geval
bij welke mens dan ook. Het allerminst nog
horen ze bij degene die Douglas Harding
genoemd wordt, wiens geboorteakte ik in
bezit heb, die ik iedere dag maar al te mense-
lijk zie zijn, en die over niet al te lange tijd zal
vervallen tot een hoopje rottende materie.
Van alle mensen die ik behoorlijk goed ken,

24



is hij misschien wel degene die het het minst
verdient om als goddelijk beschouwd te
worden, en er het meest op gebrand is om
dat te voorkomen.

25






Hoofdstuk 1

Hoofdloosheid

Een mens heeft een hoofd,
lk heb geen hoofd

Door mezelf te vergeten, begin Ik helemaal
opnieuw aan het avontuur van de zelfont-
dekking, alsof het voor de eerste keer is. Vlug,
voordat het herinneringsscherm uitwist wat
Ik zie! Hoe ziet Mijn gezicht er op dit moment
uit? Hoeveel ogen, monden, neuzen, oren
heb ik? Wat is hun vorm en hun kleur? Waar
bevinden ze zich? Zonder te denken, op dit
moment: hoe groot is dit hoofd — groter dan
een erwt, kleiner dan de hemel?

Het onderzoeken van die plek met een
frisse en open blik legt nog niet het geringste

27



spoor van ogen, mond, haar, huid, bot, bloed
of brein bloot. Hoezeer Ik daar ook mijn best
voor doe, Ik kan hier geen omtrek bespeu-
ren, geen schaduw, geen kleurschakering,
hoe vaag ook. In werkelijkheid is hier nooit
iets aanwezig geweest: dat heb Ik me alleen
maar ingebeeld.

Hethelptniet om te zeggen dat mijn hoofd
er in feite wel degelijk is, zij het verborgen
voor mij. In feite ben alleen Ik werkelijk in de
positie om te beoordelen wat zich hier be-
vindt, en als het voor Me verborgen is, is het
daadwerkelijk afwezig. Het is niet zo dat Tk
niet kan zien wat zich hier bevindt, maar dat
alleen Ik dat kan, en dat Ik dan Niets zie. Als-
of iemand daar Me uit het hoofd zou kunnen
praten wat zich hier bevindt, of daar ook maar
enige poging toe zou kunnen ondernemen!

Het helpt evenmin om te zeggen dat Ik
mijn hoofd met mijn vingertoppen kan voe-
len. Dat kan Ik niet. Ik zie dat wat Ik met mijn
vingers bevoel een fantoom is dat zo leeg en
transparant en kleurloos is dat het nauwe-
lijks minder op een hoofd kan lijken. Een mens

28



kan een glazen oog hebben, maar geen glazen
hoofd hebben en dan nog mens blijven!

Ook kunnen de andere zintuigen geen
hulp bieden: die leggen in feite alles bloot,
behalve het ontbrekende hoofd. Zoals Ik ob-
jecten in de buitenwereld zie en geen ogen,
zo hoor Ik ook geluiden, geen oren; proef Tk
eten, geen tong; ruik Ik geuren, geen neus;
voel Ik hitte en koude en pijn, geen zenuwui-
teinden. Als Ik hier en nu op Mijn zintuigen
af ga, bezit Ik slechts één ‘zintuilijk orgaan’
—deze opmerkelijke Leegte, dit ‘gat waar zich
een hoofd zou moeten bevinden’.

Wat betreft mijn hoofd in mijn scheer-
spiegel: dat lijkt totaal niet op waar Ik naar
op zoek ben. Het bevindt zich op de verkeer-
de plek, staat los van alles, is te klein, op de
verkeerde manier rond, zonder zijkanten en
achterkant, en Ik kan het niet aanraken. Kort-
om, het is een fantoom daar, dat dan mis-
schien wel iets wegheeft van een hoofd, maar
helemaal niet zo aanvoelt, en precies het tegen-
overgestelde is van dat andere fantoom hier,
datdan misschien wel aanvoelt als een hoofd,

29



			Voorwoord 
			Proloog 
		1	Hoofdloosheid 
		2	Onbegrensdheid 
		3	Onsterfelijkheid 
		4	De spiegel 
		5	De twee soorten 
		6	Helder in het hoofd 
		7	Onthechting 
		8	Verbazing 
		9	Zicht 
		10	Betekenis 
		11	Volmaaktheid 
		12	Volmaaktheid 
		13	Het gewone 
		14	Geen hersenen 
		15	Geen lichaam 
		16	Het onbezielde 
		17	Dwaasheid 
		18	Onverschilligheid 
		19	Asymmetrie 
		20	Nietsdoen 
		21	De hemel 
		22	Het universum 
		23	Advertenties 
		24	Subjectiviteit 
		25	Het gezicht 
		26	Handen 
		27	Liefde 
		28	Wat gezien wordt 
		29	Centraliteit 
		30	Opvoeding 
		31	Het nieuwe 
		32	Allesheid 
		33	Schepping 
		34	Tevredenheid 
		35	Leegte 
		36	Meningen 
		37	Aanwezigheid 
		38	Thuis 
		39	Vrijheid 
		40	Alleenheid 
		41	Paradox 
		42	Zelfbelang 
		43	Alwetendheid 
		44	Almachtigheid 
		45	Alomaanwezigheid 
		46	Onderscheid 
		47	Verlichting 
		48	Vergoddelijking 
		49	Spirituele oefeningen 
		50	Het denken stoppen 
		51	Zelfvertrouwen 
			Epiloog 
			Nawoord bij de Nederlandse vertaling 

