
d o u g l a s  h a r d i n g

Over de onvergankelijke vreugde van het zijn

JE BENT
AL WAT
JE ZOEKT



© 2023 Douglas Harding
© 2026 Nederlandse uitgave uitgeverij Samsara, 

Amsterdam
Oorspronkelijke titel On Being God
Voor het eerst verschenen bij The Shollond Trust, 

Groot-Brittannië
Vertaald door Han van den Boogaard
Vormgeving omslag en binnenwerk: Erik Thé, 

erikthedesign.com

ISBN 978 94 93394 66 7
NUR 728

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd 
zonder uitdrukkelijke en schriftelijke toestemming 
van uitgeverij Samsara, Amsterdam.
www.samsarabooks.com



Inhoud
		  Voorwoord  . . . . . . . . . . . . . . .                9
		  Proloog  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  19
	 1	 Hoofdloosheid  . . . . . . . . . . .           27
	 2	 Onbegrensdheid  . . . . . . . . .         31
	 3	 Onsterfelijkheid  . . . . . . . . .         35
	 4	 De spiegel  . . . . . . . . . . . . . . .                39
	 5	 De twee soorten  . . . . . . . . .          43
	 6	 Helder in het hoofd  . . . . .      47
	 7	 Onthechting  . . . . . . . . . . . . .             51
	 8	 Verbazing  . . . . . . . . . . . . . . . .                55
	 9	 Zicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     59
	 10	 Betekenis  . . . . . . . . . . . . . . .                63
	 11	 Volmaaktheid  . . . . . . . . . . .            67
	 12	 Volmaaktheid  . . . . . . . . . . . .           71
	 13	 Het gewone  . . . . . . . . . . . . . .              75
	 14	 Geen hersenen  . . . . . . . . . .           79
	 15	 Geen lichaam  . . . . . . . . . . . .            83
	 16	 Het onbezielde  . . . . . . . . . .           87
	 17	 Dwaasheid  . . . . . . . . . . . . . . .               91
	 18	 Onverschilligheid  . . . . . . .        95



	 19	 Asymmetrie  . . . . . . . . . . . . .             99
	 20	 Nietsdoen  . . . . . . . . . . . . . . .              103
	 21	 De hemel  . . . . . . . . . . . . . . . 107
	 22	 Het universum  . . . . . . . . . .          115
	 23	 Advertenties  . . . . . . . . . . . .            119
	 24	 Subjectiviteit  . . . . . . . . . . .           123
	 25	 Het gezicht  . . . . . . . . . . . . . .             127
	 26	 Handen  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 131
	 27	 Liefde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   135
	 28	 Wat gezien wordt  . . . . . . .       139
	 29	 Centraliteit  . . . . . . . . . . . . .             143
	 30	 Opvoeding  . . . . . . . . . . . . . .              147
	 31	 Het nieuwe  . . . . . . . . . . . . .             151
	 32	 Allesheid  . . . . . . . . . . . . . . . .               155
	 33	 Schepping  . . . . . . . . . . . . . .              159
	 34	 Tevredenheid  . . . . . . . . . . .           163
	 35	 Leegte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   167
	 36	 Meningen  . . . . . . . . . . . . . . .               171
	 37	 Aanwezigheid  . . . . . . . . . . .          175
	 38	 Thuis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    179
	 39	 Vrijheid  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 183
	 40	 Alleenheid  . . . . . . . . . . . . . .              187
	 41	 Paradox  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 191
	 42	 Zelfbelang  . . . . . . . . . . . . . .              195



	 43	 Alwetendheid  . . . . . . . . . .          199
	 44	 Almachtigheid  . . . . . . . . .          203
	 45	 Alomaanwezigheid  . . . .    207
	 46	 Onderscheid  . . . . . . . . . . . .            215
	 47	 Verlichting  . . . . . . . . . . . . .              219
	 48	 Vergoddelijking  . . . . . . . . .        223
	 49	 Spirituele oefeningen  . . .   227
	 50	 Het denken stoppen  . . . .    235
	 51	 Zelfvertrouwen  . . . . . . . .         243
		  Epiloog  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 251
		  Nawoord bij de 

Nederlandse vertaling  . .  257





9

Voorwoord
Toen Douglas Harding in 1968 The Face Game 
schreef, bewerkte hij de inhoud van Je bent al 
wat je zoekt, een onuitgegeven werk van onge-
veer vijftig korte hoofdstukjes dat hij een 
paar jaar eerder geschreven had. Op schitte-
rende wijze zette Harding Je bent al wat je 
zoekt om in The Face Game, een boek dat de 
transactionele analyse op een hoger plan zet-
te, voorbij de psychologie op het niveau van 
de Verlichting. Maar de oorspronkelijke 
hoofdstukjes van Je bent al wat je zoekt zaten 
gelukkig nog in Hardings archief toen hij 
overleed, want ze bezitten een toon en een 
boodschap die anders zijn dan de vorm die 
ze hebben aangenomen in The Face Game. Je 
bent al wat je zoekt staat op zichzelf als krach-
tige, inspirerende tekst.

In Je bent al wat je zoekt zijn verschillende 
invloeden, verschillende spirituele tradities, 
terug te vinden.



10

The Hierarchy of Heaven and Earth, Hardings 
meest uitgebreide boek, zij het niet zijn be-
kendste, werd uitgegeven in 1952. Alles wat 
Harding daarna schreef, was op de een of 
andere manier geïnspireerd op dat magnum 
opus. Zoals hij altijd zei: ‘Het staat allemaal 
in The Hierarchy’. Maar in de late jaren vijftig, 
zo’n zes jaar nadat hij The Hierarchy had vol-
tooid, ontdekte Harding zen aan de hand van 
de geschriften van D.T. Suzuki en anderen. 
Hardings bekendste boek, De hoofdloze weg, 
verbond hoofdloosheid met zen en werd in 
1961 uitgegeven door de Buddhist Society. 
Vlak na De hoofdloze weg schreef Harding Zen 
Experience, waarin hij opnieuw hoofdloos-
heid verbond met zen. De stijl van die beide 
boeken is anders dan die in het complexere en 
meer filosofisch ingestelde Hierarchy. Ze zijn 
doordrenkt van de alledaagse rechtstreeks-
heid en eenvoud van zen, van de ontdekking 
en uitdrukking van onze ‘ware natuur’ in het 
gewone leven. Het was in diezelfde periode 
dat Harding ook God zijn schreef. Maar dat 
boek is anders. In dat boek noemt Harding 



11

zen maar één keer. In plaats daarvan zijn de 
beelden en de taal, zoals de titel aangeeft, af-
komstig uit het christendom, het geloof van 
Hardings jeugd. Na een uitstapje naar het 
Oosten (ogenschijnlijk, door Suzuki te lezen) 
was Harding als het ware teruggekeerd naar 
het Westen en had hij zijn inzicht in en en-
thousiasme voor zen gedeeld — in De hoofd­
loze weg en Zen Experience. Maar nu zette 
Harding, in God zijn, zen aan de kant en keer-
de hij terug naar zijn christelijke oorsprong. 
Niettemin is iedere bladzijde doordrenkt 
van de kern van zen — van de onbevreesd-
heid, de beknoptheid, de alledaagsheid, zelfs 
de humor ervan. In de ware geest van zen 
behield Harding de geest van zen, maar liet 
hij de vorm los.

Harding was heel goed ingevoerd in zijn 
christelijke achtergrond en was er ook trots 
op. Hij was zo eigen met de levens en werken 
van de grote middeleeuwse Europese mysti-
ci, dat het leek alsof hij ze persoonlijk kende. 
In God zijn noemt Harding ze weliswaar niet 
bij naam, maar ze zijn wel degelijk op de 



12

achtergrond aanwezig. Hardings stoutmoe-
dige bewering dat hij God niet als Harding 
maar als God Zelf ziet, doet denken aan Mees-
ter Eckharts ‘het oog waarmee ik God zie is 
hetzelfde oog waarmee God mij ziet’, of aan 
een uitspraak van de Heilige Catharina van 
Genua: ‘Mijn Mij is God, noch erken ik enig 
ander Mij dan mijn God Zelf’. Die grote mys-
tici waren zo dapper om de werkelijkheid 
van hun goddelijkheid te verkondigen en 
daarmee het risico te lopen van blasfemie te 
worden beschuldigd. Harding voelde zich 
met hen verwant. Sterker nog, hij zag dat hij 
één met hen was omdat hij bewust leefde 
vanuit dezelfde ondeelbare, oneindig crea-
tieve Bron. Harding liep natuurlijk geen ge-
vaar om tot de brandstapel veroordeeld te 
worden omdat hij zei dat hij God was. Hij wist 
echter wel dat hij gelovigen van de oude stem-
pel zou schokken. Maar dat maakte Harding 
niet uit. Hij genoot van zijn rol als rebel. God 
zijn is ondeugend en oneerbiedig. (Daarin is 
het ook weer zen-achtig). Harding was zich 
ervan bewust dat hij met open vizier, zonder 



13

vizier, degenen om hem heen uitdaagde die 
gehecht waren aan de vorm van hun religie.

Naast zen en het christendom is er in dit 
boek een derde spirituele traditie op de ach-
tergrond aanwezig, nog een gemeenschap 
van waarheidszeggers in wier gezelschap 
Harding zich thuisvoelde. De Upanishads, de 
grote heilige geschriften van Noord-India, 
werden ongeveer drieduizend jaar geleden 
samengesteld. Ze bezingen het Alleen — als 
het Alleen — en hanteren daarbij de taal van 
de Eerste Persoon. De Avadhuta Gita geeft te 
kennen: ‘Ik  alleen ben, eeuwig vrij van iedere 
smet. De wereld bestaat als een luchtspiege-
ling in mij. Voor wie zal ik buigen?’ En de 
Kaivalya Upanishad verkondigt: ‘Ik ben in allen, 
allen zijn in Mij.’ In Je bent al wat je zoekt zingt 
Harding eveneens als het Alleen en hanteert 
hij de taal van de Eerste Persoon — een taal 
waarin hij af en toe extatisch wordt: ‘Ik lach 
me helemaal kapot. Dat is wat het is om God 
Almachtig te zijn — die kreet van genot, dat 
naar adem snakkende ongeloof, dat trillende 
ontzag, die bodemloze onwetendheid die de 



14

hoogste kennis vertegenwoordigt. Mijn God, 
hoe deed ik Dat nou?’ Harding is zich ervan 
bewust dat zijn vreugde — verbijsterend feit! — 
niet van hemzelf-als-Harding is, maar van Hem­
zelf als God. Zijn vreugde is Gods eigen vreugde 
om Zijn eigen Zijn, de ‘overgankelijke vreugde’ 
van Zijn eigen ontstaan. Jij als God hebt het 
‘onmogelijke maar ware’ kunststukje uitge-
haald om jezelf aan je eigen veters uit de diep-
ste, donkerste nacht van niet-zijn tevoorschijn 
te trekken. De grootste tovertruc ooit! God 
zijn is een gita, een lied van aanbidding en lof 
voor de Ene, door de Ene — een moderne 
Upanishad.

Maar belangrijker dan de religieuze tradi-
ties waar Harding door geïnspireerd werd, 
was een principe waar Harding altijd op ver-
trouwde als hij de vraag ‘Wat ben ik?’ beant-
woordde (het principe dat de kern vormt van 
The Hierarchy of Heaven and Earth): Ik ben de 
enige en definitieve autoriteit als het gaat om 
weten hoe het is om mij te zijn. Alleen Ik ben waar 
Ik ben, dus ben alleen Ik in de positie om te zeggen 
hoe het hier is. Harding beschreef elk van de 



15

hoofdstukjes in God zijn als ‘een oefening in 
radicaal zelfonderzoek’. In de vroege jaren 
zeventig ontwikkelde Harding zijn experi­
menten: bewustzijnsoefeningen die de aan-
dacht naar je centrale identiteit leiden. Ze 
worden experimenten genoemd omdat ze een 
hypothese onderzoeken — Harding was even-
zeer wetenschapper als mysticus — de hypo-
these dat wat je voor jezelf bent op nul meter 
afstand het absolute tegendeel is van wat je voor 
anderen bent, vanaf welke afstand ze je ook ob­
serveren. Hardings experimenten zijn immens 
belangrijk omdat ze de ervaring van onze cen-
trale werkelijkheid naar believen toegankelijk 
maken. Ze katapulteren ons van slechts vaag 
en weifelend nadenken of praten over het 
Zelf naar een helder en twijfelloos zien van 
het Zelf. Daardoor stellen ze iedereen die dat 
graag wil, in staat om bewust als het Zelf te 
leven. Omdat ze  de weg naar het leven van 
God-zien blootleggen, zoals de grote middel-
eeuwer Ruysbroeck (een favoriet van Harding) 
het beschreef, maken ze het mogelijk om je 
leven te leven in het bewustzijn dat je God bent 



16

die jouw leven leeft! Dat is nog eens een uit
nodiging om op avontuur te gaan! Deze hoofd-
stukjes zijn de voorlopers van die experimen-
ten. Elk ervan is een moderne aanwijzing, 
een meditatie — een meditatie die twee kanten 
op gaat — die je uitnodigt om te kijken — te 
kijken om te zien of je God bent.

Er is geen beter moment dan nu om het 
Zalige Visioen te aanschouwen, het besef dat 
je de zelfscheppende Ene-die-Alleen-Is bent! 
— de hoofdloze God die, nu op dit moment, 
deze woorden leest.

Richard Lang



17

Aan de lezer
Dit boek vereist alle moed en oprechtheid 
van de lezer. Het dringt erop aan dat hij* 
helemaal opnieuw begint, alle ideeën loslaat 
over wat hij zou behoren te zijn en een frisse 
blik op zichzelf werpt om te zien wat hij in 
werkelijkheid is. Als hij dat durft te doen, 
worden hem een verbijsterende ontdekking 
en een immense beloning in het vooruit-
zicht gesteld. De ontdekking is niet slechts 
dat hij niet is wat hij dacht te zijn, maar in 
alle opzichten het tegenovergestelde daar-
van. En de beloning is niet slechts geluk, 
maar onvergankelijke vreugde.

Elk van de eenenvijftig korte hoofdstuk-
jes is een oefening in radicaal zelfonderzoek 
die tot niets anders leidt dan Vergoddelij-
king.

*	 In deze vertaling wordt stelselmatig het woord ‘hij’ aangehouden waar in deze 
tijd het woord hij/zij/het eigenlijk beter zou passen - vert.





19

Proloog
Wie ben Ik?

In de naam van religie worden de mens im-
mense beloften gedaan — beloften die op zijn 
minst ongefundeerd zijn. Neem het onver-
mijdelijke feit van de dood. Waarom zou de 
mens — inclusief baby’s van een dag oud en 
de grootste imbecielen — onsterfelijk zijn, 
terwijl de hogere apen, varkens, vlooien en 
bloemen sterfelijk zijn? Of neem de kwestie 
van de vrije wil. Is het ook maar iets meer dan 
wensdenken om te veronderstellen dat de 
mens, als enige onder alle schepselen, zich 
ooit los zou kunnen maken van zijn erfelijke 
aanleg en omgeving en op die manier in staat 
zou kunnen zijn tot een werkelijk onafhan-
kelijke, spontane daad?

Al dat soort beweringen ten aanzien van 
de mens komen neer op de bewering dat hij 



20

niet is wat hij lijkt te zijn — niet meer dan een 
mens — maar wat hij niet lijkt te zijn — een 
superman of god. De doctrine is dat hij op de 
een of andere manier te vergelijken is met 
God, of God bevat, of een zoon van God is, 
of  zelfs God Zelf is die incognito rondreist. 
De vermomming is in ieder geval grondig. 
Je hoeft niet de moeite te nemen om zijn em-
bryo of skelet of zijn hersenen te vergelijken 
met die van een aap of een kikker om te kun-
nen zien dat zijn zogenaamde vergoddelij-
king niet klopt. Eén blik op hem volstaat. 
Ziet een mens eruit als de Schepper van het 
universum? Gedraagt hij zich zoals Hij ver-
ondersteld wordt zich te gedragen, of voelt 
hij zich zoals Hij verondersteld wordt zich te 
voelen? Is hij groot genoeg, sterk genoeg, 
blijvend genoeg, geleerd genoeg, wijs genoeg, 
vrij genoeg, onafhankelijk genoeg, kalm ge-
noeg, om door te gaan voor zelfs maar een 
minder belangrijke god zonder anderen aan 
het lachen te maken?

Nee, laten we het onder ogen zien: de mens 
is mens. Hij is precies wat hij overduidelijk is: 



21

klein, plaatselijk, sterfelijk, voorgeprogram
meerd, zwak, onrustig, instabiel, kortom: 
precies het tegenovergestelde van iedere 
God die die titel verdient. Het is werkelijk 
verbazingwekkend dat ze ooit met elkaar 
verward zijn geraakt. Wat anders dan esca-
pisme, een schijnvertoning van de hoogste 
orde, kan verantwoordelijk zijn voor zo’n 
mate van blindheid voor zichtbare feiten?

Omdat die verwarring van goddelijkheid 
en menselijkheid vanaf de vroegste tijden tot 
aan vandaag zoveel van onze religieuze erva-
ring heeft besmet, dient er een frisse start te 
worden gemaakt. Het is nodig om opnieuw 
te beginnen, met een ontsmette en open 
geest die vastbesloten is om niet meer af te 
gaan op welke traditie, heilige tekst, leraar of 
vooropgezette mening dan ook, maar in 
plaats daarvan de feiten precies zoals ze zijn 
onder ogen te zien, ongeacht hoe vreemd die 
er ook uit mogen zien. Als alle stemmen ver-
stomd zijn, spreken de feiten voor zichzelf.

Wat is ware Verlichting anders dan slechts 
dat onder ogen zien van de feiten, in alle 



22

eerlijkheid en eenvoud? Het is afgaan op wat 
je duidelijk zelf ziet, en niet langer op wat je 
verteld wordt of je je voorstelt. Het is de 
moed bezitten om de wereld in te passen in 
wat je waarneemt, in plaats van je waarne-
mingen in te passen in de wereld. Het neemt 
alles wat zich aandient volkomen serieus, zonder 
er op welke manier dan ook over te oordelen 
of het te willen verbeteren.

Dat verschilt nogal wat van die andere, 
misschien wel vertrouwdere definitie van 
Verlichting als het totale besef dat je (in tegen-
stelling tot iedere schijn) niets minder bent 
dan Boeddha, of Brahman, of de Absolute 
Geest, of het Geheel, of God Zelf — de Ene 
Werkelijkheid, Die op zichzelf staat en geen 
tweede kent.

Oppervlakkig gezien spreken die twee 
definities van Verlichting elkaar volkomen 
tegen. Het lijkt alsof ik moet kiezen tussen 
de eerste (die zegt dat ik eerlijk moet zijn) en 
de tweede (die zegt dat ik God moet zijn), en 
dat ze onmogelijk samen kunnen gaan. Want 
als ik ze allebei tegelijkertijd voor waar zou 



23

aannemen, zou dat alleen maar kunnen bete-
kenen dat ik God zie als ik eerlijk naar mezelf 
kijk — wat natuurlijk absurd is.

Maar is dat ontegenzeglijk absurd? Het is 
ten slotte voorstelbaar dat mijn mens-zijn en 
niet mijn goddelijkheid een illusie is. In dat 
geval zou ik in staat moeten zijn om duide-
lijk te zien Wie ik ben: ik zou er dan uit moe-
ten zien als God en totaal niet als een mens, 
want God en de mens zijn tegenpolen, en het 
valt niet te verwachten dat Hij er als iemand 
anders dan Zichzelf uitziet. Het is ook on-
waarschijnlijk dat hij door een mist naar 
Zichzelf zit te turen, of Zijn eigen aard met 
moeite weet te achterhalen, en als ik niemand 
anders dan Hem ben, dan zou onbevooroor-
deeld onderzoek dat feit onmiddellijk aan 
het licht moeten brengen, zonder moeite en 
volkomen helder; en het zou eveneens aan 
het licht moeten brengen dat ik in alle op-
zichten het tegenovergestelde van menselijk 
ben.

Wat laat mijn zelfonderzoek nu in feite 
zien: God of mens? Als ik alles afwijs wat 



24

ik van horen zeggen heb en zelf durf te kijken, 
alsof ik dat voor het eerst doe, waar kom ik 
dan achter? Dat God en de mens zo volkomen 
onverenigbaar zijn, zo volkomen verschillend, 
dat ik ze niet allebei kan zijn. Welke van de 
twee ben ik dan?

In ieder onderdeel van het onderzoek dat 
volgt, heb ik een aspect van mezelf onder 
handen genomen door wat ik zie dat ik ben 
te vergelijken met wat ik zie dat anderen zijn. 
Om een zo helder mogelijk onderscheid te 
helpen maken tussen ‘de twee Soorten’, 
tussen God aan de ene kant en de mens aan 
de andere, staan de persoonlijke en bezitte-
lijke voornaamwoorden die bij God horen 
— Hij, Hem, Mij, Mijn, Mezelf, enzovoorts — in 
hoofdletters en horen ze in geen enkel geval 
bij welke mens dan ook. Het allerminst nog 
horen ze bij degene die Douglas Harding 
genoemd wordt, wiens geboorteakte ik in 
bezit heb, die ik iedere dag maar al te mense-
lijk zie zijn, en die over niet al te lange tijd zal 
vervallen tot een hoopje rottende materie. 
Van alle mensen die ik behoorlijk goed ken, 



25

is hij misschien wel degene die het het minst 
verdient om als goddelijk beschouwd te 
worden, en er het meest op gebrand is om 
dat te voorkomen.





27

Hoofdstuk 1

Hoofdloosheid
Een mens heeft een hoofd,  
Ik heb geen hoofd

Door mezelf te vergeten, begin Ik helemaal 
opnieuw aan het avontuur van de zelfont-
dekking, alsof het voor de eerste keer is. Vlug, 
voordat het herinneringsscherm uitwist wat 
Ik zie! Hoe ziet Mijn gezicht er op dit moment 
uit? Hoeveel ogen, monden, neuzen, oren 
heb ik? Wat is hun vorm en hun kleur? Waar 
bevinden ze zich? Zonder te denken, op dit 
moment: hoe groot is dit hoofd — groter dan 
een erwt, kleiner dan de hemel?

Het onderzoeken van die plek met een 
frisse en open blik legt nog niet het geringste 



28

spoor van ogen, mond, haar, huid, bot, bloed 
of brein bloot. Hoezeer Ik daar ook mijn best 
voor doe, Ik kan hier geen omtrek bespeu-
ren, geen schaduw, geen kleurschakering, 
hoe vaag ook. In werkelijkheid is hier nooit 
iets aanwezig geweest: dat heb Ik me alleen 
maar ingebeeld.

Het helpt niet om te zeggen dat mijn hoofd 
er in feite wel degelijk is, zij het verborgen 
voor mij. In feite ben alleen Ik werkelijk in de 
positie om te beoordelen wat zich hier be-
vindt, en als het voor Me verborgen is, is het 
daadwerkelijk afwezig. Het is niet zo dat Ik 
niet kan zien wat zich hier bevindt, maar dat 
alleen Ik dat kan, en dat Ik dan Niets zie. Als-
of iemand daar Me uit het hoofd zou kunnen 
praten wat zich hier bevindt, of daar ook maar 
enige poging toe zou kunnen ondernemen!

Het helpt evenmin om te zeggen dat Ik 
mijn hoofd met mijn vingertoppen kan voe-
len. Dat kan Ik niet. Ik zie dat wat Ik met mijn 
vingers bevoel een fantoom is dat zo leeg en 
transparant en kleurloos is dat het nauwe-
lijks minder op een hoofd kan lijken. Een mens 



29

kan een glazen oog hebben, maar geen glazen 
hoofd hebben en dan nog mens blijven!

Ook kunnen de andere zintuigen geen 
hulp bieden: die leggen in feite alles bloot, 
behalve het ontbrekende hoofd. Zoals Ik ob-
jecten in de buitenwereld zie en geen ogen, 
zo hoor Ik ook geluiden, geen oren; proef Ik 
eten, geen tong; ruik Ik geuren, geen neus; 
voel Ik hitte en koude en pijn, geen zenuwui-
teinden. Als Ik hier en nu op Mijn zintuigen 
af ga, bezit Ik slechts één ‘zintuilijk orgaan’ 
— deze opmerkelijke Leegte, dit ‘gat waar zich 
een hoofd zou moeten bevinden’.

Wat betreft mijn hoofd in mijn scheer-
spiegel: dat lijkt totaal niet op waar Ik naar 
op zoek ben. Het bevindt zich op de verkeer-
de plek, staat los van alles, is te klein, op de 
verkeerde manier rond, zonder zijkanten en 
achterkant, en Ik kan het niet aanraken. Kort-
om, het is een fantoom daar, dat dan mis-
schien wel iets wegheeft van een hoofd, maar 
helemaal niet zo aanvoelt, en precies het tegen-
overgestelde is van dat andere fantoom hier, 
dat dan misschien wel aanvoelt als een hoofd, 


			Voorwoord 
			Proloog 
		1	Hoofdloosheid 
		2	Onbegrensdheid 
		3	Onsterfelijkheid 
		4	De spiegel 
		5	De twee soorten 
		6	Helder in het hoofd 
		7	Onthechting 
		8	Verbazing 
		9	Zicht 
		10	Betekenis 
		11	Volmaaktheid 
		12	Volmaaktheid 
		13	Het gewone 
		14	Geen hersenen 
		15	Geen lichaam 
		16	Het onbezielde 
		17	Dwaasheid 
		18	Onverschilligheid 
		19	Asymmetrie 
		20	Nietsdoen 
		21	De hemel 
		22	Het universum 
		23	Advertenties 
		24	Subjectiviteit 
		25	Het gezicht 
		26	Handen 
		27	Liefde 
		28	Wat gezien wordt 
		29	Centraliteit 
		30	Opvoeding 
		31	Het nieuwe 
		32	Allesheid 
		33	Schepping 
		34	Tevredenheid 
		35	Leegte 
		36	Meningen 
		37	Aanwezigheid 
		38	Thuis 
		39	Vrijheid 
		40	Alleenheid 
		41	Paradox 
		42	Zelfbelang 
		43	Alwetendheid 
		44	Almachtigheid 
		45	Alomaanwezigheid 
		46	Onderscheid 
		47	Verlichting 
		48	Vergoddelijking 
		49	Spirituele oefeningen 
		50	Het denken stoppen 
		51	Zelfvertrouwen 
			Epiloog 
			Nawoord bij de Nederlandse vertaling 

